
Elohismo vs. Yahvismo en Marcos 1:1 
La identidad de Yeshua cambia drásticamente dependiendo de los "lentes" con los que 
se lea el texto: a) los del sistema institucional singular Yahvista o b) los del sistema 
místico plural Elohista. 

1. Tablas de Diferenciación Teológica 

A. Concepciones sobre la Divinidad y la Filiación 

Concepto Perspectiva Yahvista Perspectiva Elohista 
Naturaleza de Dios Singular absoluto Yahveh es 

uno. 
Pluralidad en la unidad Elohim 

"Hijo de Dios" Título honorífico o político; 
difícil de aceptar literalmente. 

Coherente con las 
"descendencias de Elohim" 
(Génesis 5 – Bereshit 5). 

Reacción a Yeshua Acusación de herejía por 
romper la singularidad. 

Reconocimiento de una 
extensión de la familia celestial. 

B. Las Dos Figuras del Mesías 

Visión antigua esenia/mística que diferenciaba las funciones del ungido. 
Tipo de Mesías Nombre Tradicional Función Principal Relación con Yeshua 
Mesías Político Ben David Rey guerrero, 

restaurador del trono 
físico. 
 

 

La relación con Yeshua 
judío es muy débil. 
Existen 
interpretaciones y 
dogmas. Es necesario 
revisarlos a la luz del 
hebreo y arameo. 

Mesías Sacerdotal Orden de Melquisedec Transformación 
espiritual, nuevo 
sacerdocio. 

Perfil que encaja con 
Yeshua según 
Hebreos. 

2. El Conflicto de las Versiones y la Herejía 

Las palabras de Yeshua resultaron muy disruptivas para las autoridades de su época. 
 
2.1 La Variación en las Versiones: Se observa que la importancia dada a "Hijo de Dios" varía 
incluso en el uso de mayúsculas en las traducciones, lo que refleja sesgos teológicos, no en la 
lectura de los textos, sino en su interpretación. Nos enfrentamos acá básicamente a dogmas 
cristianos. 
 
2.2 La Acusación de Herejía: En realidad las “acusaciones” a Yeshua fueron por explicar la 
filiación y el tipo de conexión divina que reclamaba: 
 

○ Hijo de Elohim: Implicaba ser parte de esa pluralidad mística de los "poderosos" 
que el Yahvismo post-exílico intentaba suprimir. 

○ Hijo de El Ha Ima: Término arameo que sugiere un aspecto femenino en la 



divinidad, una idea considerada doblemente herética por la ortodoxia de la época. 
 
2.3 Conexión con Figuras Celestiales: El entorno de Yeshua comprendía conceptos de figuras 
que trascendían lo humano, como Bar Enosh (Hijo del Hombre), Melquisedec y Eliyahu, 
alejándose de la visión de una figura como el líder político esperado. 

3. Conclusiones Principales 

3.1 Apertura de los Sepher. En tiempos de transición espiritual, es necesario "abrir los Libros" 
para recuperar significados que fueron consolidados o eliminados por la tradición posterior. 
 
3.2 El Fracaso del Mesías Político. Un Mesías puramente político, un "rey o presidente" no solo 
es una visión incompleta, sino que sería rechazado por el sistema actual de la misma manera 
que en el pasado. 
 
3.3 El Elohismo como Puente. Esta corriente permite integrar la idea de un "Hijo" dentro de una 
estructura de descendencia espiritual, algo que para el Yahvismo estricto resulta un obstáculo 
lógico. 
 
3.4 Yeshua fuera del Molde. No se debe forzar a Yeshua a encajar en una sola etiqueta. Su 
función está más ligada al sacerdocio eterno de Melquisedec que a las aspiraciones políticas de 
su tiempo. Entonces lo relevantes es entender y explicar el Sacerdocio Eterno según 
Melquisedec ejercido por Yeshua el judío. 
 


